### בעזהי"ת



# פירושים ב"דרך אפשר" על מסכת עדיות

חלק א

בעזרת החונן לאדם דעת

א.ז. העבר ג' אלנסון

נארפאלק, וירדזיניא יצ"ו תשע"א לפ"ק Dedicated to Jimmy Ellenson in honor of our Siyum on Maseches Eduyos and on the occasion of his Aliyah to Eretz Yisrael.

Thank you for over a decade of friendship and learning.

May we merit to share many happy occasions and to continue our studies together in Artzeinu Hakedosha.

-Sender Haber

A Special Thank You to my wife, Chamie. This Siyum is as much her's as it is ours. "רַבְּוֹת בָּנוֹת עֲשׁוּ חָיֵל וְאַהְ עָלְית עַל־בָּלְנָה"

#### Introduction

Before the destruction of the second Beis Hamikdash, Rabban Yochanan ben Zakkai was smuggled out of Yerushalayim in a coffin to meet with General Vespasian. Vespasian was about to leave for Rome to become emperor but offered to help Rabban Yochanan. Rabban Yochanan did not ask Vespasian to spare Jerusalem because he felt that such a request would be denied. Instead, he asked that Vespasian spare the Davidic line and preserve the Yeshiva of Yavneh. Traditionally, the Sanhedrin had been annexed to the Beis Hamikdash and they had been the final authority on Jewish Law. Yavneh was to replace the Sanhedrin <sup>1</sup>.

At around the same time that Yavneh began to replace Jerusalem, Machlokes began to proliferate amongst the Jewish people.

For many centuries there had been no arguments at all about Halacha. The Torah was given at Har Sinai and there was no question about what Moshe Rabbeinu had heard from Hashem. Moshe gave the Mesorah over to Yehoshua, and it was passed on to further generations through the

(1) וז"ל בגימין דף נ"ו: "...אספסיינוס קיסר אתא צר עלה תלת שני... הוו בהו הנהו בריוני אמרו להו רבנן ניפוק ונעביד שלמא בהדייהו לא שבקינהו אמרו להו ניפוק ונעביד קרבא בהדייהו אמרו להו רבנן לא מסתייעא מילתא... אבא אמרו להו רבנן לא מסתייעא מילתא... אבא סקרא ריש בריוני דירושלים בר אחתיה דרבן יוחנן בן זכאי הוה שלח ליה תא בצינעא לגבאי אתא א"ל עד אימת עבדיתו הכי וקמליתו ליה לעלמא בכפנא א"ל מאי איעביד דאי אמינא להו מידי קמלו לי א"ל חזי לי תקנתא לדידי דאיפוק

אפשר דהוי הצלה פורתא... כי ממא להתם אמר שלמא עלך מלכא שלמא עלך מלכא... אמר ליה מיזל אזילנא ואינש אחרינא משדרנא אלא בעי מינאי מידי דאתן לך אמר ליה תן לי יבנה וחכמיה ושושילתא דרבן גמליאל ואסוותא דמסיין ליה לרבי צדוק קרי עליה רב יוסף ואיתימא רבי עקיבא משיב חכמים אחור ודעתם יסכל איבעי למימר ליה לשבקינהו הדא זימנא והוא סבר דלמא כולי האי לא עביד והצלה פורתא גמי לא הוי."

Zekeinim, the Nevi'im, and the Anshei Kenesses Hagedola which ended with Shimon Hatzaddik. Shimon Hatzaddik was succeeded by his student Antigonus and at that time no arguments had developed regarding the Mesorah.

The very first argument emerged in the generation following Antigonus: before an animal is brought as a Korban the Kohein and/or the owner have a Mitzvah to push down firmly on its head. This act is called Semicha and it is not done on shabbos because of the prohibition of handling animals. The question arose regarding Semicha on Yom Tov. Some held that Semicha was allowed on Yom Tov and some held that it was forbidden.

For several generations, the Semicha argument was the only halachic argument amongst the Jews. Later, In the days of Hillel and Shammai there were three more arguments and in the days of their students the disputes became to many to count.

Today we take for granted that there will be several opinions on every Halacha, but the people who witnessed the first argument were frightened. For many years the leadership of the nation was split between a Nasi and an Av Beis Din. One advocated Semicha on Yom Tov and one was against it. These Leading Pairs were called the Zugos.<sup>2</sup>

לְּסְמוֹךְ. אַבְּטַלְיוֹן אוֹמֵר שֶׁלֹא לְסְמוֹךְ. הַלֵּל וּמְנַחֵם לֹא נֶחֶלָקוּ. יָצָא מְנַחֵם, נְכְנַס שַׁמֵּאי. שַׁמָּאי אוֹמֵר שֶׁלֹא לְסְמוֹךְ, הַלֵּל אוֹמֵר לְסְמוֹךְ. הָרִאשוֹנִים הָיוּ נָשִיאִים, וּשְנִיִּים לָהֶם אֲבוֹת בֶּית דְּיוִ:"

רב "וֹמֵי בֶּן וֹעֶזֶר אוֹמֵר שֶׁלֹא לְסְמוֹךְ, וֹמֵי בָּן וֹתְנָן אוֹמֵר לְסְמוֹךְ, יְחוֹשֻׁעַ בֶּן לְסְמוֹךְ, וֹמִי בָּן וֹחָנָן אוֹמֵר לְסְמוֹךְ, נְתַּאִי הָאַרְבֵּלִי אוֹמֵר בְּרְתְיִה אוֹמֵר שֶׁלֹא לְסְמוֹךְ, נְתַּאִי הָאַרְבֵּלִי אוֹמֵר לְסְמוֹךְ, יְחוּרָה בֶּן מַבָּאִי אוֹמֵר שֶׁלֹא לְסְמוֹךְ, שְׁמַעִיָּה שִׁמֹר לְסְמוֹךְ, שְׁמַעִיָּה אוֹמֵר לִסְמוֹךְ, שְׁמַעִיָּה אוֹמֵר

The Jewish people had been led by a pairs of leaders in the past: Moshe and Aharon took us out of Mitzrayim, Shoftim worked together with the Kohanim Gedolim, and the Kings ruled opposite the Neviim. When Moshiach comes we will be led out of Galus by Moshiach ben Yosef and Moshiach ben Dovid. Even so, the rise of two leaders is significant because they often have very different ways of leading and different points to emphasize.

The head of the Yeshiva in Yavneh at the destruction of the Beis Hamikdash was Rabban Gamliel. Rabban Gamliel was of the Davidic line and in many ways he replaced the king as the leader of the Jewish people. As a transmitter of the Mesorah, it was important that his teachings were clear and that there were no deviations. The Yeshiva at Yavneh was only open to people who were truly pious. There was even a guard posted at the door to enforce this rule.

The Gemara tells of three separate instances in which Rabban Gamliel acted very strictly and publicly with sages who defied his ruling. His role was to transmit the Mesorah and it was important that nobody cast doubts on the traditions of the Jewish people. On one occasion, Reb Yehoshua disagreed with Rabban Gamliel on the timing of Yom Kippur and Rabban Gamliel insisted that Reb Yehoshua desecrate his own Yom Kippur. On another occasion, they disagreed on the status of a certain animal, and on another they gave conflicting rulings on the nature of the prayer of Maariv. In the last instance, Rabban Gamliel made Reb Yehoshua stand throughout an entire lecture, while everyone else was allowed to sit.

The students had the greatest respect for Rabban Gamliel, but they felt obligated to defend the honor of Reb Yehoshua. Just three years after the destruction of the Beis Hamikdash<sup>3</sup>, the students of the Yeshiva at Yavneh asked Rabban Gamliel to step down from his position as Rosh Yeshiva. They appointed Reb Elazar ben Azarya in his place.

The first act of Reb Elazar be Azaryah as Rosh Yeshiva was to remove the guard from the entrance to the yeshiva. The Yeshiva filled up with people and even Rabban Gamliel came back to hear the new thoughts of Torah and reports on the Mesorah that were shared on that day<sup>4</sup>.

לבי קיםר אף הוא אזל ופלח והוא עשירי לעזרא דאית ליה זכות אבות ולא מצי עניש ליה אתו ואמרו ליה ניחא ליה למר דליהוי ריש מתיבתא אמר להו איזיל ואימליך באינשי ביתי אזל ואמליך בדביתהו אמרה ליה דלמא דלמא מעברין לך אמר לה (לשתמש אינש) יומא חדא בכסא דמוקרא ולמחר ליתבר אמרה ליה לית לך חיורתא ההוא יומא בר תמני סרי שני הוה אתרחיש ליה ניסא ואהדרו ליה תמני סרי דרי חיורתא היינו דקאמר ר' אלעזר בן עזריה הרי אני כבן שבעים שנה ולא בן שבעים שנה תנא אותו היום סלקוהו לשומר הפתח ונתנה להם רשות לתלמידים ליכנס שהיה ר"ג מכריז ואומר כל תלמיד שאין תוכו כברו לא יכנס לבית המדרש ההוא יומא אתוספו כמה ספסלי א"ר יוחנן פליגי בה אבא יוסף בן דוסתאי ורבנן חד אמר אתוספו ארבע מאה ספסלי וחד אמר שבע מאה ספסלי הוה קא חלשא דעתיה דר"ג אמר דלמא ח"ו מנעתי תורה מישראל אחזו ליה בחלמיה חצבי חיורי דמליין קטמא ולא היא ההיא ליתובי דעתיה הוא דאחזו ליה תנא עדיות בו ביום נשנית וכל היכא דאמרינן בו ביום ההוא יומא הוה ולא היתה הלכה שהיתה תלויה בבית המדרש שלא פירשוה ואף ר"ג לא מנע עצמו מבית המדרש אפילו שעה אחת דתנן בו ביום בא יהודה גר עמוני לפניהם בבית המדרש אמר

יומא סו. בתום ד"ה אין מקדישין (4)ברכות כח, וז"ל: "ת"ר מעשה בתלמיד אחד שבא לפני ר' יהושע א"ל תפלת ערבית רשות או חובה אמר ליה רשות בא לפני רבן גמליאל א"ל תפלת ערבית רשות או חובה א"ל חובה א"ל והלא ר' יהושע אמר לי רשות א"ל המתן עד שיכנסו בעלי תריסין לבית המדרש כשנכנסו בעלי תריסין עמד השואל ושאל תפלת ערבית רשות או חובה א"ל רבן גמליאל חובה אמר להם רבן גמליאל לחכמים כלום יש אדם שחולק בדבר זה אמר ליה ר' יהושע לאו א"ל והלא משמד אמרו לי רשות אמר ליה יהושע עמוד על רגליך ויעידו בך עמד רבי יהושע על רגליו ואמר אלמלא אני חי והוא מת יכול החי להכחיש את המת ועכשיו שאני חי והוא חי היאך יכול החי להכחיש את החי היה רבן גמליאל יושב ודורש ור' יהושע עומד על רגליו עד שרננו כל העם ואמרו לחוצפית התורגמן עמוד ועמד אמרי עד כמה נצעריה וניזיל בר"ה אשתקד צעריה בבכורות במעשה דר' צדוק צעריה הכא נמי צעריה תא ונעבריה מאן נוקים ליה נוקמיה לרבי יהושע בעל מעשה הוא נוקמיה לר' עקיבא דילמא עניש ליה דלית ליה זכות אבות אלא נוקמיה לר' אלעזר בן עזריה דהוא חכם והוא עשיר והוא עשירי לעזרא הוא חכם דאי מקשי ליה מפרק ליה והוא עשיר דאי אית ליה לפלוחי

The Tosefta records that the people were elated by the wealth of knowledge but terrified by the diversity of opinion.

The Tractate of Eduyos was written to record those newly heard opinions and to codify the ground-rules for argument.

The Tanna began with the three arguments of Hillel and Shammai.5

גלי דלא ליתו עבדי דר"ג ולצערו לרבנן א"ר יהושע מומב דאיקום ואיזיל אנא לגבייהו אתא מרף אבבא א"ל מזה בן מזה יזה ושאינו לא מזה מלא בן מזה יאמר למזה בן מזה מימיך מי מערה ולא בן מזה יאמר למזה בן מזה מימיך מי מערה ואפרך אפר מקלה א"ל ר"ע רבי יהושע נתפייסת כלום עשינו אלא בשביל כבודך למחר אני ואתה נשכים לפתחו אמרי היכי נעביד נעבריה גמירי מעלין בקדש ואין מורידין נדרוש מר חדא שבתא אתי לקנאויי מר חדא שבתא ומר חדא שבתא אתי לקנאויי שלא לדרוש ר"ג תלתא שבתי וראב"ע חדא שבתא והיינו דאמר מר שבת של מי היתה של ראב"ע היתה ואותו תלמיד ר' שמעון בן יוחאי הוה"

וז"ל "כשנכנסו חכמים לכרם ביבנה אמרו עתידה שעה שיהא אדם מבקש דבר מדברי עתידה שעה ואינו מוצא מדברי סופרים ואינו מוצא שנאמר (עמוס ח) <לכן> הנה ימים באים נאם ה' וגו' ישומטו לבקש את דבר ה' ולא ימצאו דבר ה' זו נבואה דבר ה' זה הקץ דבר ה' שלא יהא דבר מד"ת דומה לחברו אמרו נתחיל מהלל ומשמאי..."

להם מה אני לבא בקהל א"ל ר"ג אסור אתה לבא בקהל א"ל ר' יהושע מותר אתה לבא בקהל א"ל ר"ג והלא כבר נאמר לא יבא עמוני ומואבי בקהל ה' א"ל ר' יהושע וכי עמון ומואב במקומן הן יושבין כבר עלה סנחריב מלך אשור ובלבל את כל האומות שנאמר ואסיר גבולות עמים ועתידותיהם שוסתי ואוריד כאביר יושבים וכל דפריש מרובא פריש אמר לו ר"ג והלא כבר נאמר ואחרי כן אשיב את שבות בני עמון נאם ה' וכבר שבו אמר לו ר' יהושע והלא כבר נאמר ושבתי את שבות טמי ישראל ועדייז לא שבו מיד התירוהו לבא בקהל אר"ג הואיל והכי הוה איזיל ואפייסיה לר' יהושע כי ממא לביתיה חזינהו לאשיתא דביתיה דמשחרן א"ל מכותלי ביתד אתה ניכר שפחמי אתה א"ל אוי לו לדור שאתה פרנסו שאי אתה יודע בצערן של ת"ח במה הם מתפרנסים ובמה הם נזונים אמר לו נעניתי לך מחול לי לא אשגח ביה עשה בשביל כבוד אבא פיים אמרו מאן ניזיל ולימא להו לרבנן אמר להו ההוא כובם אנא אזילנא שלח להו ר' יהושע לבי מדרשא מאז דלביש מדא ילבש מדא ומאז דלא לביש מדא יימר ליה למאן דלביש מדא שלח מדך ואנא אלבשיה אמר להו ר"ע לרבנן מרוקו

## פרק א

א שַפַּאי אוֹמֵר, כָּל הַנָּשִים דַּיָּן שַּעְתָּן. וְהְלֵּל אוֹמֵר, מִפְּקִידָה לְפְקִידָה. אֲפָלוּ לְיָמִים הּוֹמֶר, מִפְּקִידָה לְפְקִידָה. אֲפָלוּ לְיָמִים הַּרְבֵּה. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, לֹא כְדִבְרֵי זֶה וְלֹא כְּדִבְרֵי זֶה, אֶלָּא מֵעֵת לְעֵת מְמַעֶּשֶׁת עַל יַד מִעְת לְעֵת מְמַעֶּשֶׁת עַל יַד מִעְת לְעֵת. כָּל אִשָּׁה שֶׁיֶשׁ מְמָעֶם עַל יַד מֵעֵת לְעֵת. כָּל אִשָּׁה שֶׁיֶשׁ לְחַבְּיִה, וֹמְעְתָה. הַמְשַבֶּּשֶׁת בְּעִדִּים, לְּהַרִי זוֹ כִפְּקִידָה, מְמַעֶּמֶת עַל יַד מֵעֵת לְעֵת וְעַל יַד מֵעֵת לְעֵת וְעַל יַד מִעֵּת לְעֵת וְעַל יַד מִבְּתִר לְּבָּתִי וּעֵל יַד מִבְּקִידָה לְפִקִידָה:

This Mishna appears in its proper place at the beginning of Maseches Niddah. The purpose of its repetition here is to introduce the arguments of Hillel and Shammai. Hillel is stringent and assumes that a woman who is a Niddah is considered retroactively impure from the last time that she was definitely pure. Shammai is lenient and assumes that the woman became a Niddah at the moment that she became aware of her status. Shammai does not assume retroactive impurity. According to the Rambam, Shammai was lenient out of compassion for husbands and wives whose relationships would be strained by the constant possibility of retroactive Niddah status<sup>6</sup>.

אצל בעלה לעולם ספק ממאה ולא ישמש עמה ברוב הימים"

פיה"מ, וז"ל: "ושמאי לא סבר חומרא זו שהיה חושש לבמול פריה ורביה כי אם נשים אותה בחזקת טמאה מפקידה לפקידה תהיה

Ultimately neither Hillel nor Shammai prevailed. It was the students who found a middle ground and decided the Halacha. We do assume retroactive Niddah, but never further back than twenty-four hours.

This is not a typical Mishna. Generally, Shammai is more stringent than Hillel and generally the halacha follows Hillel. Here Shammai is lenient, Hillel is stringent, and the halacha follows a third view that seems to find a middle ground.

Young children beginning the study of Mishna typically start with Mesechtas Berachos. In the first chapter of Berachos, Hillel is lenient and Shammai is stringent. The halacha follows Hillel. Rav Tarfon is rebuked by the sages for following the ruling of Shammai.

This Mishna in Eduyos gives us entirely different picture of Hillel and Shammai. It brings out an important point about Machlokes in general and about Hillel and Shammai in particular.

Many people make the mistake of taking Hillel's side. They think that Hillel was compassionate and Shammai was not. The truth is that if we consider the story of the potential convert who insisted on learning the entire Torah while standing on one foot<sup>7</sup>, we can see Shammai in a completely different light. Shammai did not reject the convert because he was unkind or

הכנין שבידו בא לפני הלל גייריה אמר לו דעלך סני לחברך לא תעביד זו היא כל התורה כולה ואידך פירושה הוא זיל גמור"

שבת לא., וז"ל: "מעשה בנכרי אחד שבא (7) לפני שמאי א"ל גיירני ע"מ שתלמדני כל התורה כולה כשאני עומד על רגל אחת דחפו באמת כולה כשאני עומד על רגל

dispassionate, he rejected him because he was making a mockery of the Torah. None of us would have accepted the convert either.

The differences between Hillel and Shammai were differences of approach, not differences in character traits. Shammai himself was the one who said "Greet every person with a pleasant expression"<sup>8</sup>.

The Yerushalmi writes that it was in Yavneh that the famous 'Bas Kol' declared that both Hillel and Shammai's positions were the word of G-d, yet the Halacha would follow Hillel. The idea that both opinions can be valid is one of the major themes of Eduyos.

ב שַּפַּאי אוֹמֵר, מִקַּב לַחַלָּה. וְהִלֵּל אוֹמֵר, מְקַב לַחַלָּה. וְהִלֵּל אוֹמֵר, מִקּבִּים. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, לֹא כְדִבְרֵי זֶה וְלֹא כְּדִבְרֵי זֶה, אֶלָּא קַב וּמֶחֶצָה חַיָּבִים בַּחַלָּה. וּמְשֶׁהְנְּדִּילוּ הַמִּדּוֹת אָמְרוּ, חֲמֵשֶׁת רְבָעִים חַיָּבִין. רַבִּי יוֹמֵי אוֹמֵר, חֲמִשֶּׁה פְּמוּרִין. חַיָּבִין: חַמְּשֵׁה וְעוֹד, חַיַּבִין:

In this Mishna, Shammai and Hillel are debating the meaning of the word "עריסותיכם" found in the Torah. Shammai understands that even one Kav of dough is obligated in Challah, while Hillel interprets the Pasuk more leniently to exempt a woman from Challah until there are a full two Kav.

אבות א:מו: "שַּמַּאי אוֹמֵר, עֲשֵׂה תוֹּרְתְּדְ קַבַע. אֱמוֹר מָעַמ וַעֲשֵׂה הַרְבֵּה, וֶהֲוֵי מְקַבָּל אֶת כָּל

<sup>ָ</sup>הָאָדָם בְּסֵבֶר פָּנִים יָפּוֹת". ירושלמי קידושין פ"א (9)

Ultimately, the Chochamim ruled like neither and set the amount at one and a half kay.

It is interesting to note that all three arguments between Hillel and Shammai relate to measurements. The previous Mishna dealt with the reckoning of time, this Mishna deals with dry measure, and the next Mishna will deal with liquid measurements. Even measurements are not absolute. They too can be subject to Machlokes.

Another interesting point about these three Mishnayos is that they all discuss Mitzvos associated with women: Niddah, Challah, and Mikvah<sup>10</sup>. These Mitzvos are based on instinctual and circadian measurements like the biological clock and the size of a batch of dough, yet they are subject to machlokes.

The debates outlined in Eduyos are not only about facts; they are about how to approach facts and interpret them. Each side is legitimately representative of Mesorah. In each of the three first cases a third opinion comes between the first two. This too, is part of Mesorah.

ג הַלֵּל אוֹמֵר, מְלֹא הִין מַיִם שְאוּבִין פּוֹסְלִין אֶת הַמִּקְנֶה, (אֶלָּא) שֶאָדָם חַיָּב לוֹמֵר בִּלְשוֹן רַבּוֹ. וְשַמֵּאי אוֹמֵר, תִּשְעָה קַבִּין. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, לֹא כְדִבְרֵי זֶה וְלֹא כְדְבְרֵי זֶה, אֶלָּא

שמתים בעבורם)

שבת ב:ו. וע' בעדיות בחירתא שנושאים (10) אלו נבחרו בגלל חשיבותם לנשים (כדחזינן עַד שֶׁבָּאוּ שְנֵי נֵרְדִּיִּים מִשַּעַר הָאַשְּפּוֹת שֶׁבִּירוּשָׁלַיִם וְהַעִידוּ מִשׁוּם שְׁמַעְיָה וְאַבְּטַלְיוֹן, שְׁלשֶׁת לֻנִּין מַיִם שְאוּבִין פּוֹסְלִין אֶת הַמִּקְנֶה, וְקִיְּמוּ חֲכָמִים אֶת דִּבְרֵיהֶם:

Although Hillel allowed Shammai to precede him in the previous Mishnayos he did not do so here. In this Mishna Hillel is quoting his rebbe. He could not be humble on his teacher's behalf.

Hillel used the exact language of his rebbe in order to preserve the tradition in the most accurate way possible. Although throughout the Mishna he did not quote his rebbe verbatim, he did so here because it had become apparent that the Mesorah was becoming confused. Commentaries debate over wether the verbatim quote was the word מָלֹא or the word הַּיִין is significant because it is a word used in the Torah. The Gra writes that as converts Shemaya and Avtalyon could not pronounce the word הַיִּין. They preceded it with the word מִלֹא to make their meaning clear. Hillel did the same.

If Hillel was so particular to quote his teacher accurately, how could he possibly have been mistaken? How could two weavers from the Dung Gate know the tradition better than he did?

The Eduyos Bechirasa points out that Shemaya and Avtalyon had no disputes at all outside the one dispute about Semicha which they inherited

from their teachers. It is possible that Shemaya and Avtalyon initially disagreed on the question of Mayim She'uvim in the mikvah. Eventually they took a uniform position when the need arose to issue a ruling for the weavers at the Dung Gate. Shammai's primary teacher was Avtalyon and Hillel's primary teacher was Shemaya<sup>11</sup>. In our Mishna, both Shammai and Hillel transmitted accurately report of what they had heard from their respective rebbes. It was only on the day of Eduyos, when the Beis Medrash threw it's doors open, that the final collusive ruling of Shemaya and Avtalyon became known.

This Mishna underscores that while it may have been confusing to have so many new opinions come to light on the day of Eduyos, it was also necessary to hear what even the lowliest weavers had to say.

Rav Levitas was called the "Ish Yavne" - "The Man of Yavneh". He says "מָאַד הָוֵי שָׁפַּל רוּחַ" - "Be very, very humble". <sup>12</sup>

In the Hagada, we read that Rav Elazar ben Azariah was never able to prove that the Mitzvah of remembering Yetzais Mitzrayim applied at night. Finally, on the day of Eduyos, Ben Zoma explained the source. In Brachos, Ben Zoma teaches us the bracha of "Baruch Chacham Harazim", praising Hashem and His ability to create uniqueness in every individual<sup>13</sup>.

(11) הגיגה ב:ב (מובא לעיל) ברכות נח. (12) אבות ד:ד Ben Azzai, who was also of that era, says אַדָם, וְאַל הְּהִי מַפְּלִיג "אַל הְּהִי בָז לְכָל אָדָם, וְאַל הְהִי מַפְּלִיג "Do not be dismissive of any person or any object, because every person has his hour and every object has it's place". <sup>14</sup>

ד וְלָמָּה מַזְכִּירִין אֶת דִּבְרֵי שַׁמַּאי וְהִלֵּל לְבַשָּׁלָה, לְלַמֵּד לַדּוֹרוֹת הַבָּאִים שֶׁלֹא יְהֵא אָדָם עוֹמֵד עַל דְּבָרָיו, שֶׁהֲרֵי אֲבוֹת הָעוֹלָם לֹא עָמְדוּ עַל דְּבָרֵיהֶם:

Even Shammai and Hillel were not absolute and unquestioned. Later generations found and acknowledged views that agreed with neither Shammai nor Hillel. It is valuable for us to see the extreme positions that resulted from the approaches of Hillel and Shammai even if we do not ultimately hold like either view. The individual approaches of Hillel and Shammai give us an approach to Torah, Mesorah, and Machlokes for future generations.

As the Tosefta indicates, Eduyos is not about Hillel and Shammai, it is about how the sages argued and how we are to understand, approach, and base our further learning on those arguments.

The reference to Hillel and Shammai as 'Avos Ha'olam' is not accidental. The Eduyos Bechirasa quotes a Zohar in Parshas Pinchas in which Hillel is

(14) אבות ד:ג

compared to Avraham and Shammai is compared to Yitzchak. According to the Megale Amukos even the initial formation of man with words of "Naase Adam" was a formation of based on the approaches of Hillel and Shammai.

Not only are both Hillel and Shammai correct, they both part of creation and part of the DNA of humanity and the Jewish people. Avraham and Yitzchak were very different but not mutually exclusive of each other. Similarly, practical halacha follows Hillel, but Shammai was not wrong.

ח וְלָמָה מַזְכִּירִז דִּבְבֵר הַיָּחִיד בֵּיז הַמְּרָבִּיז הוֹאִיל וְאֵיז הֲלָכָה אֶלָּא כְּדִבְבֵי הַמְּרָבִּיז, שׁאָם יִּרְאָה בֵית דִּיז אֶת דְּבְבֵי הַיָּחִיד וְיִסְמוֹדְ עֻלְיוּ, שֶׁאֵין בֵּית דִין יָכוֹל לְבַפֵּוֹל דְּבְרֵי בֵית דִין חֲבֵרוֹ עֲד שֶׁיִּהְיֶה נָדוֹל מִמֶּנּוּ בַחְכְמָה אֲבָל לֹא דִּין הַבְּמִנְיָן, הַיָּה נָדוֹל מִמֶּנּוּ בַחְכְמָה אֲבָל לֹא בַחְכְמָה אֲבָל לֹא בַחְכְמָה, אֵינוֹ יָכוֹל לְצִבְּמִנְיָן, בַּמִּנְיָן אֲבָל לֹא בַחְכְמָה, אֵינוֹ יָכוֹל לְבַפֵּוֹל דְּבָרִיוּ, עֵד שֶׁיִּהְיֶה נְדוֹל מִמֶּנוּ בַחְכְמָה וֹבַחְכְמָה וֹבְחַכְמָה וֹבְּרִיוֹ, עֵד שֶׁיִּהְיֶה נְדוֹל מִמֶּנוּ בַחְכְמָה וֹבְחַכְמָה וֹבַחְכְמָה וֹבְחַכְמָה וֹבְחַכְמָה וֹבְחַכְמָה וֹבְּחַכְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְּחַכְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְּחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְּחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְּחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְּחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָה וֹבְחַבְמָּה וֹיִן וֹבְּיִין.

These are the ground rules of Mesorah. There will be many opinions but there is a method to how we will rule. No human court is infallible and, at least technically, even we can argue with previous courts provided that we are greater in wisdom and in numbers. ו אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, אָם כֵּן לָמָה מַזְבִּירִין דִּבְרֵי הַיָּחִיד בֵּין הַמְרָבִּין לְבַשָּׁלָה, שֶׁאִם יאמַר הָאָדָם כָּדְ אֲנִי מְקָבָּל, יאמַר לוֹ כְּדִבְרֵי אִישׁ פִּלוֹנִי שֲׁמַעָתַ:

This rule was particularly relevant on a day when an unprecedented volume of tradition was introduced to the Yeshiva. Even a strong Mesorah might be based on a Daas Yochid. A historically sound position is not necessarily the correct position.

ז בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, רבַע עֲצָמוֹת מִן הָעֵצָמִים, בֵּין מִשְּנִים בֵּין מִשְּלשָׁה. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, רבַע עֲצָמוֹת מִן הַנְּוִיָּה, מֵרב הַבְּנְיָן אוֹ מֵרב הַמִּנְיָן. שַׁמַאי אוֹמֵר, אֲפִלּוּ מֵעֵצֵם אֶחַר:

The newly admitted students of Beis Hillel and Beis Shammai presented their version of the teachings of Shammai and Hillel respectively. Later, it emerged that Shammai had changed his position<sup>15</sup>. Even so, ממקומה" The Mishna remained as it was canonized in Mesorah with no regard for the actual opinion of Shammai himself. This is a part of the methodology being presented in Eduyos: the Mesorah takes on a life of its own and is not limited to its initial source. As Hashem told Moshe, the

מלאכת שלמה בשם ספר הכריתות (15)

teachings of later generations would be based on his teachings. He might not recognize or understand those teachings, but without him they would not have come into being<sup>16</sup>.

The subject matter of the Mishna is Tum'as Meis. Beis Hillel understood the laws of Tumah as the result of a soul, a body, and the remains of a person who had departed from this world. Beis Shammai looked at the volume of matter. Like a silversmith appraising a piece of silver, the weight and volume is far more important than the nature of the piece. A similar argument can be found at the end of the fourth Perek.

ח כַּרְשִׁינֵי תְרוּמָה, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, שׁוֹרִין וְשָׁפִין בְּטְהָרָה, וּמַאֲכִילִין בְּטֻמְאָה.
בִּית הִלֵּל אוֹמְרִים, שוֹרִין בְּטְהָרָה, וְשָׁפִין וּמַאֲכִילִין בְּטְהָרִים, שׁוֹרִין בְּטְהָרָה, וְשָׁפִין וּמַאְכִילִין בְּטָמְאָה. שַׁמַּאי אוֹמֵר, וֵאָכְלוּ צָּרִיד. רַבִּי עֲקִיבָא אוֹמֵר, כָּל מַעֲשֵׂיהָם בְּטִימְאָה:

Karshinim are not obligated in Teruma. In our Mishna, they have been voluntarily sanctified and must be dealt with appropriately until they are once again given the status of animal fodder. The tannaim argued about exactly how these Karshinim should be viewed and how their use was perceived by onlookers.

(16) גמ' חגיגה

The Tanna D'vei Eliyahu records the story of a man whose house burned down. He had fed Karshinim of Terumah to his cattle because he confused the general laws of Terumah with the laws of Karshinim are not a simple issue.

It is unclear from this Mishna whether Shammai himself argued with Beis Shammai. It is clear that Rabi Akiva argues with both Beis Hillel and Beis Shammai. Although the halacha follows Beis Hillel, the Mishna is teaching us that it was possible for Rabi Akiva to hold his own view.<sup>18</sup>

ם הפּוֹרֵם סֶלַע מִמְּעוֹת מַעֲשֵׂה שֵׁנִי, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים בְּכָל הַסֶּלַע מָעוֹת, ובֵית הַלֵּל אוֹמְרִים בְּשֶׁקֶל כָּסֶף וּבְשֶׁקֶל מָעוֹת. (רַבִּי מֵאִיר אוֹמֵר) אֵין מְחַלְּלִין כָּסֶף וּפַרוֹת עַל הַבָּסֵף. וַחַכַּמִים מַתִּירִין:

י הַפּוֹרֵם סֶלַע שֶל מַעֲשֵׁר שֵנִי בִּירוּשָלַיִם, בֵּית שַמַּאי אוֹמְרִים בְּכָל הַסֶּלַע מָעוֹת, וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים בְּשֶׁקֶל כָּסֶף וּבְשֶׁקֶל מָעוֹת. הַדְּנִים לְפְנֵי חֲכָמִים אוֹמְרִים, בִּשְּלשָׁה דִינָרִים כָּסֶף וּבְדִינָר מָעוֹת. רַבִּי עֵקִיבָא אוֹמֵר, בִּשִּלשָׁה דִינַרִים כַּסֵף וּבְרְבִיעִית

 (בֶּסֶף בִּרְבִיעִית) מָעוֹת. וְרַבִּי מַרְפּוֹן אוֹמֵר, אַרְבָּעָה אַסְפְּרֵי כָסֶף. שַׁמַאי אוֹמֵר, יַנִּיחֶנָּה בַּחֲנוּת וִיאכַל כִּנֵגְדָּה:

In this Mishna the Yoshvim Lifnei Chachamim have a say as well. These 'Yoshvim' were Ben Azzai, Ben Zoma and some others who were not members of the Sanhedrin and did not have the official title of 'Zakein'. They were important in inspiring debate and asking questions. In this case the Yoshvim Lifnei Chachomim gave their own ruling.

יא כּסֵא שֶל כַּלָּה שֶנִּמְלוּ חִפּוּיֶיו, בֵּית שַמַּאי מְטַמְּאִין, וּבֵית הָלֵּל מְטַהֲרִין. שַׁמַאי אוֹמֵר, אַף מַלְבֵּן שֶל כִּסֵא, טָמֵא. כִּסֵא שֶּקְבָעוֹ בָּעֲרַבָה, בֵּית שַׁמַאי מְטַמְּאִין, וּבֵית הָלֵּל מִטַהָרִין. שַׁמַאי אוֹמֵר, אַף הַעַשׁוּי בַּה:

The subject of this Mishna is an ornate ivory and ebony chair that was made for brides. The chair did not become a vessel susceptible to impurity until it was completed with all of it's embellishments. If the chair was not fit for a bride, it was not complete. Beis Shammai understood that once the chair was declared a vessel, it remained a vessel as long as it was still essentially recognizable. Even if the arms or back were to be removed the chair would remain a keli. Beis Hillel disagreed: If the chair was not fulfilling it's role in totality, it was not a vessel at all. The Brisker Rebbetzin is

reported to have said "a dirty tie is not a tie". In the same way, a bridal chair that is not royal is not a bridal chair. It may be a chair in essence, but it is not a chair in form.

In this Mishna Hillel is stricter than Shammai in the definition of a Keli but more lenient as it applies to practical Halacha. The stringent statement of Beis Shammai is followed by a statement of Shammai himself. Shammai's own words are consistent with the tradition of Beis Shammai but to an extra degree.

The second part of the Mishna reflects the first part. According to Beis Hillel, a bridal chair in a kneading trough is not a bridal chair. According to Shammai it is still in essence a bridal chair. Shammai himself holds that even if the chair was originally formed and designed to fit inside of the kneading trough, it is still a chair.

According to Platonic philosophy everything in this world has an essence. Aristotle disagreed, arguing that everything in this world is at heart one and of one essence. While Hillel and Shammai are not arguing the arguments of Plato and Aristotle, it can be suggested that they are debating the proper way to look at an item: Do we look at a chair as something which possesses its own unique essence regardless of form, or do we disregard essence and concentrate on the current form of the chair?

יב אַלוּ דְבָרִים שֶׁחָזְרוּ בֵית הַלֵּל לְהוֹרוֹת בָּדְבָרֵי בֵית שַׁמַּאי. הַאִּשַה שֵבַּאַה מִמְדִינַת הַיָּם וְאָמְרָה מֵת בַּעָלִי, תִּנָּשֵׂא. מֵת בַּעַלִי, תִתְיַבֶּם. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, לֹא שָׁמַעְנוּ אַלָּא בִּבָאָה מִן הַקָּצִיר בִּלְבָד. אָמִרוּ לָהֵם בֵּית שַׁמַּאי, אַחַת הַבַּאַה מִן הַקַּצִיר וְאַחַת הַבַּאַה מְן הַזִּיתִים וְאַחַת הַבַּאַה מְמְּדִינַת הַיַּם, לֹא דִבָּרוּ בַקַּצִיר אֵלֵא בַהוֹוָה. חַזְרוּ בִית הָלֵּל לְהוֹרוֹת כְּבֵית שַׁמַאי. בֵּית שַׁמַאי אוֹמָרִים, תִּנָּשֵׂא וִתְּמוֹל כָּתַבָּתָה. וּבֵית הְלֵּל אוֹמְרִים, תִּנָּשֵא וְלֹא תִפוֹל כְּתַבָּתָה. אָמְרוּ לַהֶם בֵּית שַׁמַּאי, הָתַּרְתֵּם אֵת הַעַרְוָה הַחֲמוּרַה, לא תַתִּירוּ אֶת הַמַּמוֹן הַקַּל. אַמְרוּ לַהֶם בֵּית הַלֵּל, מַצִינוּ שֵׁאֵין הַאַחִים נִכְנַסִין לַנַּחֲלָה עַל פִּיהָ. אָמָרוּ לָהֵם בֵּית שַׁמַאי, וַהַלֹא מִסֵפֶר כִּתְבָּתָה נִלְמוֹד, שֵהוּא כוֹתֵב לָה, שֵאָם תִּנָּשָאִי לְאַחֵר תִּמְלִי מַה שֵּׁכָּתוּב לִיךְ. חָזָרוּ בֵית הַלֵּל לְהוֹרוֹת כִּדְבָרֵי בֵית מַמַמּי: The Rambam writes in his introduction to Mishna that the purpose of quoting the initial opinions of Beis Hillel, even if they were later retracted, is to teach us that we need to be willing to listen to the opinions of others and to change our own opinions. Even if we are able to defend our position with proofs, we need to be willing to recognize the truth. The Tiferes Yisrael points out that Beis Hillel had no need to defend their position or back away from it. They were in the majority and the Halacha was always decided according to Beis Hillel. Even so, Beis Hillel deferred voluntarily to Beis Shammai.

In this particular Mishna, Beis Hillel was more stringent than Beis Shammai. A story had occurred in which a husband went out to harvest his wheat and his wife reported that he had died of a snakebite or of sunstroke. Investigations were made, and the woman's story was confirmed. As a result of this incident, the sages ruled that a woman would be believed in similar testimony.

Beis Hillel understood that the case was specific to the wheat harvest. Snakes and sunstroke were likely and the close proximity of the field made the testimony verifiable.

Beis Shammai held that the ruling was not specific. If a wife is believed in one instance - she should be believed anywhere. Death in any form is possible. We also take into account that she would be taking a personal risk by lying because her husband might return and prove that her testimony is false.

In the Beraisa, Beis Shammai attacks Beis Hillel's position by pointing out that there is no "Harvest Season". There is always some harvest taking place and the chachamim could not possibly have limited the believability of the wife to one particular time of year.<sup>19</sup>

In the end Beis Hillel agreed with Beis Shammai that the intention of the Chachamim was to allow a wife to testify about the death of her husband. It is possible that Beis Shammai and Beis Hillel still disagreed on the basic question: According to Beis Shammai we accept the wife's testimony; according to Beis Hillel the wife is believed based on the merits of this particular case.

The second part of the Mishna is an extension of the first part. After establishing that the woman is believed, Beis Shammai assumed that she would also be able to collect her Kesuva. Beis Hillel disagreed: We believe a wife to save her from being an aguna and allow her to remarry; we do not necessarily believe her to take money away from somebody else. Of course, if the wife performs Yibum, she would transfer the assets of her former husband to her new husband - the Torah says so clearly. The question here is about a woman who did not perform Yibum.

To end the argument, Beis Shammai quoted a clause in the Kesuva itself. "When the woman marries another man - she will receive her Kesuva". The Beraisa explains that Beis Shammai knew that this was not the simple

 meaning of the Kesuva contract. Beis Shammai used "Medrash Kesuva" to learn the Kesuva as if he were learning a verse in the Torah and convince Beis Hillel. Beis Hillel acquiesced because of Beis Shammai's proof from the Kesuva but did not agree with Beis Shammai's reasoning.

The Beraisa tells us that even a father and son can become enemies while studying Torah together but in the end there will be love. Even though Beis Shammai and Beis Hillel had completely different approaches they were capable of acquiescing to and agreeing with each other.

The Gemara in Eiruvin records that Beis Shammai and Beis Hillel argued for three years. Each held that the halacha should follow their school of thought. Finally, a Bas Kol proclaimed that both the words Beis Hillel and the words of Beis Shammai were the words of Hashem. However, the Halacha follows Beis Hillel. We do not follow Beis Hillel because they were more right, we follow them because they were willing to put Beis Shammai's words before their own. Beis Hillel understood that the truth taught by Beis Shammai was worthy of respect.<sup>20</sup>

יג מִי שֶׁחֶצְיוֹ עֶבֶּד וְחֶצְיוֹ בֶּן חוֹרִין, עוֹבֵד אֶת רַבּוֹ יוֹם אֶחָד וְאֶת עֵצְמוֹ יוֹם אֶחָד, דְּבְרֵי בֵית הַלֵּל. אָמְרוּ לָהֶם בֵּית שַׁמַּאי, תִּקְנְתֶם אֶת רַבּוֹ, וְאֶת עַצְמוֹ לֹא תִקַּנְתֶם. לִשָּׁא שִׁפְחָה, בִינוֹ יָכוֹל. בַּת חוֹרִין, אֵינוֹ יָכוֹל. לְבָּמֵל, וַהַלֹא

ערובין דף יג (20)

לא נְבְרָא הָעוֹלָם אֶלָּא לְפִּרְיָה וְרְבְיָה, שֶׁנֶּאֱמֵר (ישעיה מה) לא תֹהוּ בְּרָאָה, לְשֶׁבֶּת יְצָרָה. אֶלָּא, מִפְּנֵי תִקּוּן הָעוֹלָם, כּוֹפִין אֶת רַבּוּ וְעוֹשֶׂה אוֹתוֹ בֶן חוֹרִין וְכוֹתֵב שְׁטִר עֵל חֲצִי דָמִיוּ. חָזְרוּ בֵית הִלֵּל לְהוֹרוֹת כִּבִית שַׁמַאי:

The purchase of Canaanite slave by a Jew is a partial conversion. The Canaanite slave is obligated in some Mitzvos but exempt from others. He is allowed to marry a Canaanite slave-woman but not allowed to marry a full-fledged jew. If and when the Canaanite slave is freed, he becomes a complete Jew and is obligated in all of the Mitzvos and allowed to marry a Jewish woman. He is no longer allowed to marry a Canaanite slave-woman.

If a Canaanite slave was owned by two masters and granted his freedom by one of them, he becomes a "Chatzi Eved - Chatzi Ben Chorin" - half-slave, half-Jew. He cannot be completely free because he is still beholden to his first master; he cannot live as a Canaanite, because he is now a full-fledged Jew.

Beis Hillel held that the half-slave and his (remaining) half-owner should make a business arrangement. They should alternate days with one day belonging to the half-master and one day belonging to the half-slave. This solves the slave's practical dilemma and does not solve the essential problem of his status. He is not a slave on Monday and a free man on Tuesday, he is half-slave/half-free every moment of his life.

Beis Shammai is concerned about this point: "You have helped the master", he says, "but you have not helped the slave himself". The man has no status. Beis Shammai points to the Mitzva of Pru U'revu (bearing children): He can't marry a Canaanite slave because half of him is a full Jew; He can't marry a Jew because half of him is a Canaanite slave. (Tosfos points out that he can't even marry a fellow half-slave/half-Jew because his status is undefined. A product of two breeds which may not be paired is allowed to marry another product of the two breeds because they are a brand new hybrid animal. Our half-slave does not possess a hybrid status, he possesses two contradictory statuses.)

Why are we so concerned about the the marriage of this one individual? Beis Shammai quotes the verse in Yeshaya that "Hashem did not create the world for emptiness, but rather to be populated". For purposes of "Tikkun Olam", it is important that we allow this man to get married by forcing his remaining master to free him. (The slave is required to eventually pay his master for his formerly indentured half).

The word "Tohu" is only used twice to describe the desolation of the entire world. The first time is at the very beginning of creation when nothing had been created. The world was Tohu Va'vohu and needed to be populated. Many generations later, Yeshaya Hanavi and later Beis Shammai used the same concept to explain why we cannot allow even one person to remain

unable to bear children. Despite thousands of years of world population, we are still concerned about the ability of every person to procreate. We are still moving away from the Tohu before creation and toward the ultimate perfection of the world.

This Mishna is consistent with the idea that Shammai's Torah is the Torah of the world to come. In a perfect world this man should not be without a status. Beis Hillel, on the other hand, does not justify forcing the owner to free his slave because of the ultimate Tikkun of the world. Instead he focuses on the Halacha and the practical ramifications of the 'here and now'.

יד כְּלִי הֶעֶרם מַצִּיל עֵל הַכּלֹ, כְּדְבְרֵי בֵית הַלֵּל. וּבֵית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, אֵינוֹ מַצִּיל אֶלָּא הַלֵּל. וּבֵית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, אֵינוֹ מַצִּיל אֶלָּא עֵל הַאָּכָלִין וְעֵל הַמַּשְׁקִין וְעֵל כְּלִי חָרֶם. עָל הָאָכָלִין וְעֵל הַמַּעְ מָהוּ עָמָה אָמְרוּ לָהֶם בִּית שַׁמַאי, מִפְּנֵי שָהוּא טְמֵא עֵל נַּב עָם בִּית שַׁמַאי, וְאֵין כְּלִי טְמֵא חוֹצֵין. אָמְרוּ לָהֶם הַית הַלָּל, וַהָלֹא טְהַרְתֶּם אֶכָלִים וּמַשְּמִין שָׁבְּתוֹכוֹ. אָמְרוּ לָהֶם בִּית שַׁמַאי, כְּשֶׁמְהַרְנוּ אֲכְלִים וּמַשְׁקִים שֶׁבְּתוֹכוֹ, לְעַצְמוֹ טְהַרְנוּ. אֲבָל כְּשֶׁמְהַרְתָּ אֶת הַכְּלִי, מְהַלָּל לְהוֹרוֹת כִּדְבְרֵי בִית שַׁמַּאי: חַלֵּל לְהוֹרוֹת כִּדְבְרֵי בִית שַׁמַּאי: חַזְּל לְהוֹרוֹת כִּדְבְרֵי בִית שַׁמַּאי:

In this Mishna, Beis Hillel challenges Beis Shammai for the first time. Although the Halacha would follow Beis Hillel in any event, Beis Hillel did not understand Beis Shammai at all. In the end, Beis Shammai agrees with Beis Hillel's ruling but disagrees an whether or not it is a good idea to tell an Am Haaretz that his utensils are impure. Beis Hillel maintains that there is no point in telling him; Beis Shammai agrees with Beis Hillel regarding consumables but disagrees regarding vessels which the Am Ha'aretz might lend out to a Chaver who is careful about issues of impurity.

Reb Yehoshua<sup>21</sup> told Beis Shammai that they should be "ashamed". How could they rule that the food is pure but the vessel that holds it is not?! A follower of Beis Shammai heard Reb Yehoshua's comment and explained Beis Shammai's position. Reb Yehoshua was so convinced by the explanation that he regretted his derogatory comment about Beis Shammai. He went to Shammai's grave and asked for forgiveness. Ultimately, Beis Hillel conceded to Beis Shammai and the halacha in this case follows Beis Shammai. Reb Yehoshua commented after being convinced of Beis Shammai's logic in this case, he would probably not be able to refute Beis Shammai in any argument. Once again we see that although the Halacha usually follows Beis Hillel, Shammai was not wrong.

(It is interesting to note that Reb Yehoshua himself was the subject of a similar action when Rabban Gamliel forced him to stand for the entire shiur as a result of his unaccepted opinion of Tefillas Arvis Reshus. In that case the entire Yeshiva protested and asked Rabban Gamliel to step down. It

(21) חגיגה כב

was Reb Yehoshua who ultimately helped make peace and brought Rabban Gamiel back to the position of Rosh Yeshiva.)

By describing this argument between Hillel and Shammai, the Mishna concludes the Perek with the important lesson that Machlokes is not about right and wrong, nor is it a frightening departure from Mesorah. Machlokes is the phenomenon of several different views which are all acceptable and faithful to the Torah.

## פרק ב

א רַבִּי חֲנִינָא סְנֵן הַכֹּהֲנִים הֵעִיד אַרְבָּעָה

דְבָרִים. מִימִיהֶם שֶׁל כֹּהֲנִים לֹא נִמְנְעוּ

מִלְּשְׁרוֹף שֶׁת הַבָּשָּׁר שֶנִּמְמָא בִּוְלַד הַשָּמְאָה

עם הַבְּשָּׁר שֶנִּמְמָא בְּאַב הַשָּׁמְאָה אַף עֵל

פִּי שֶׁמּוֹסִיפִין שֻמְאָה עֵל שֻמְאָתוֹ. הוֹסִיף רַבִּי

עַקיבָא, מִימֵיהֶם שֶׁל כֹּהֲנִים לֹא נִמְנְעוּ

מַלְהַדְלִיק אֶת הַשֶּׁמֶן שֶׁנִּפְּסַל בִּמְבוּל יוֹם

מְלְהַדְלִיק אֶת הַשְּׁמֶן שֶׁנִפְּסַל בִּמְבוּל יוֹם

בְּנֵר שֶׁנִּמְיָא בִמְא בִמְמָא מֵת אַף עֵל פִּי

שֶׁמוֹסִיפִין מָמְאָה עֵל מִמְאָתוֹ:

This Mishna records the first "Eidus" in the Masechta of Eduyos. Rabi Chanina Sgan Hakohanim is reporting on the practices that he witnessed in the Beis Hamikdash. The Eduyos Bechirasa observes that it is very likely that Rav Chanina was no longer alive on the day of Eduyos and that the Mishna is quoting his previous Eidus.

Rav Chanina is called the "Sgan Hakohanim" because he worked as an assistant to several consecutive Kohanim Gedolim. There was a period of time during the second Beis Hamikdash when corrupt Kohanim Gedolim were appointed by corrupt monarchs. The corrupt Kohanim Gedolim would not live through their visit to the Kodesh HaKodashim on Yom Kippur and were frequently replaced. Although Rav Chanina should have been the first choice to replace an outgoing Kohein Gadol, it appears that he was

repeatedly passed over by those in charge. Despite this reality, Rav Chanina taught in Avos that we should always pray for the welfare of the monarchy because, ultimately, they are the ones who stop people from eating each other alive. Besides for the three Halachos mentioned here, Rav Chanina has a fourth, and similar, Eidus in Zevachim where he speaks of his father kicking disqualified sacrifices off of the Mizbaiach.

ב אָמַר רַבִּי חֲנִינָא סְנֵן הַכּּהֲנִים, מִיָּמֵי לֹא רָאִיתִי עוֹר יוֹצֵא לְבֵית הַשְּׁרֵפָה. אָמַר רַבִּי עֻקִיכָא, מִדְּבָרָיו לָמַדְנוּ, שֶׁהַמַּפְשִׁים שֶׁת תַּבְּכוֹר וְנִמְצָא מְרֵפָה, שֶׁיֵאוֹתוּ הַכּּהֲנִים הַבְּכוֹר וְנִמְצָא מְרֵפָה, שֶׁיֵאוֹתוּ הַכּּהֲנִים בְּעוֹרוֹ. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, לֹא רָאִינוּ אֵינוֹ רָאַינוּ אֵינוֹ רָאַיָה, אֵלָּא יוֹצֵא לְבֵית הַשְּׁרֵפָה:

Here we have an example of an Eidus of something that did not happen, rather than an Eidus that something did occur. The Chachamim did not accept this inferred Eidus.

ג אַף הוּא הַעִיד עַל כְּפָּר שֶׁהָיָה בְצַד יְרוּשָׁלַיִם, וְהָיָה בּוֹ זָקֵן אֶחָד וְהָיָה מַלְּוֶה לְכָל בְּנֵי הַכְּפָּר וְכוֹתֵב בִּכְתָב יִדוֹ וַאֲחֵרִים חוֹתְמִים, וּכָא מַעֲשֶׂה לִפְנֵי חֲכָמִים וְהִתִּירוּ. לִפִי דַרְכָּךְ אַתַּה לַמֵּד, שְׁהַאִּשֵּׁה כּוֹתֵבת אֶת גִּשָּהּ וְהָאִישׁ כּוֹתֵב אֶת שוֹבָרוֹ, שֶׁאֵין קִיּוֹם הַגֵּטּ אֶלָּא בְחוֹתְמָיוֹ, וְעֵל מַחַטּ שֶׁנִּמְצֵאת בַּבָּשָּר, שֶׁהַפַּכִּין וְהַיָּדַיִם טְהוֹרוֹת וְהַבָּשָּׁר טָמֵא. וְאָם נִמְצֵאת בַּפֶּּרֶשׁ, הַכֹּל טָהוֹר:

In this case we find a classic Eidus: By reporting on the actions of one man in one small village we are able to infer Halachos as they apply to many different topics.

> ד שְּלְשָׁה דְבָרִים אָמַר רַבִּי יִשְּׁמָצִאל לְּבְּנֵי חַכָּמִים בַּכֶּרֶם בְּיִבְנָה. עֵל בֵּיצָה מְרוּמָה, שֶׁהִיא נְתוּנָה עֵל נַבֵּי יָרָק שֶׁל הְרוּמָה, שֶׁהִיא חִבּוּר. וְאִם הָיְתָה כְמִין כּוֹבַד, אֵינָה חַבּוּר. וְעֵל שִׁבֹּלֶת שֶׁבַּקְצִיר וְרֹאשָׁה מַנִּיע חַבּוּר. וְעֵל שִׁבֹּלֶת שֶׁבַּקְצִיר וְרֹאשָׁה מַנִּיע לַקְמָה, אִם נִקְצְרָה עֵם הַקָּמָה, הֲבִי הִיא שֶׁל לַקְמָה, וְעֵל בִּנָּה קְמַנָּה שֶׁהִיא מֻקֶּפֶּת עָרִים, עֵנִיִּים. וְעַל בִּנָּה קְמַנָּה שֶׁהִיא מֻקֶּפֶּת עָרִים, אָם יִשׁ בָּה כִּמְלֹא בוֹצֵר וְסַלוֹ מִכָּאן וּמְלֹא בוֹצֵר וְסַלוֹ מִכָּאן, הִּזָּרַע. וְאִם לָאוּ, לֹא הַזַּרַע:

Although all of Eduyos was recorded in Kerem B'Yavneh, the Mishna mentions Kerem B'Yavneh here because the previous Mishna was a quote from Rav Chanina Sgan Hakohanim who was not present at Yavneh. With this Mishna we return to Eduyos that were actually shared at Yavneh.<sup>22</sup>

ת שלשה דְבָרִים אָמְרוּ לִפְנֵי רַבִּי יִשְּמָצֵאל,
וְלֹא אָמֵר בָּהֶם לֹא אִפוֹר וְלֹא הָתֵּר, וּפֵּרְשָׁן
רַבִּי יְהוֹשֶׁעַ בֶּן מַתְיָא. הַמֵּפִים מֻרְסָא
בַּשַּבָּת, אִם לַעֲשׁוֹת לָהּ בָּה, חַיָּב, וְאִם
לְחוֹצִיא מִמֶּנָה לֵחָה, פְּמוּר. וְעַל הַצָּד נָחָשׁ
בַּשַבְּת, אִם מִתְעַפֵּק שֶׁלֹא יִשְּׁכֶנּוּ, פְּמוּר.
וְאָם לִרְפוּאָה, חַיָּב. וְעַל לְפָסִין אִירוֹנִיוֹת,
וְאָם לְרְפוּאָה, חַיָּב. וְעַל לְפָסִין אִירוֹנִיוֹת,
שָׁהם מְחוֹרוֹת בְּאֹהֶל הַמֵּת וּטְמֵאוֹת בְּמַשָּׁא
הַנָב. רַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן צָדוֹק אוֹמֵר, אַף
הַמַשָּׁא הַזָּב, מְחוֹרוֹת, מִפְּנֵי שֶׁלֹא נִנְמְרָה
מְלַאּכְתָּן:

Reb Yishmael did not rule on the three cases in our Mishna because they only applied to specific cases. Like the thirteen principles that Reb Yishmael codified, Reb Yishmael held that Halachos should be clear and applicable in all cases. Reb Yehoshua ben Masya chose to transmit the specific Halachos but was very careful to explain the details behind each

ר"ש שיריל"ו (22)

ruling<sup>23</sup>. This approach of Reb Yishmael may be a part of his characteristic of "Chanus Meyuzenes" or "a fully stocked store". The teachings of Reb Yishmael were available and ready to use 'off the shelf'.<sup>24</sup>

In each of the three cases in the Mishna, the issue is the intent behind the action. Identical actions of popping a blister or trapping a snake can be either permitted or forbidden, depending on intent. Reb Yishmael was hesitant to publicize a ruling that was so dependent on intent.

ו שְלשָה דְבָרִים אָמַר רַבִּי יִשְּמָצִאל וְלֹא הוֹדָה לוֹ רַבִּי עֲקִיבָא. הַשׁוּם וְהַבּּסֶר וְהַמְּלִילוֹת שֶׁרְסְּקָן מִבְּעוֹד יוֹם, שֶׁרַבִּי יִשְׁמָצֵאל אוֹמֵר, יִנְמֹר מִשֶּׁתֶּחְשַׁךְּ, וְרַבִּי עֵקִיבָא אוֹמֵר, לֹא יָנְמוֹר:

ז שְלשָה דְבָרִים אָמְרוּ לִפְנֵי רַבִּי עֵקִיבָא,
שְנִים מִשׁוּם רַבִּי אֱלִיעֶזֶר וְאֶחָד מִשׁוּם רַבִּי
יְהוֹשָעַ. שְנִים מִשׁוּם רַבִּי אֱלִיעֶזֶר, יוֹצֵאת
יְהוֹשָעַ. שְנִים מִשׁוּם רַבִּי אֱלִיעֶזֶר, יוֹצֵאת
אָשָה בְּעִיר שֶׁל זָהָב, וּמַפְּרִיחֵי יוֹנִים פְּסוּלִים
לָּעֵדוּת. וְאֶחָד מִשׁוּם רַבִּי יְהוֹשָע, הַשֶּׁרֶץ
בְּפִי חֻלְּדָה וּמְהַלֶּכֶת עֵל נַבֵּי כִבְּרוֹת שֶׁל
בְּפִי חֻלְּדָה וּמְהַלֶּכֶת עֵל נַבֵּי כִבְּרוֹת שֶׁל
הְרוֹמָה, סְפֵּק נָנֵע סְפֵּק לֹא נָנֵע, סְפֵּקוֹ

(23)

תפארת ישראל (24) גיטין ס"ז ורש"י שם.

These laws were presented to Rabi Akiva but not ruled upon by Rabi Akiva<sup>25</sup>. Each one of the laws seems to be an analysis of the nature of the protagonist. In the case of the golden tiara the question was whether it is below the dignity of a dignified woman to remove her hairpeice in public. In the case of the gambler the question was whether it is below a gambler's dignity to lie in testimony. In the final case, the question is about a weasel which has no inclination one way or another. Here the question is one of true doubt<sup>26</sup>. Perhaps it can be said that Rabi Akiva was hesitant to rule on the nature of particular individuals. Rabi Akiva was willing to accept converts despite their appearances and he taught that "V'ahavta L'reacha Kamocha" was the main precept of the Torah. Rabi Akiva himself was a beneficiary of the benefit of doubt given him by the aristocratic Rochel while he was still a simple shepherd.

The question of the tiara is noteworthy. According to the Beraisa, Rabi Akiva's wife was the only woman in Yavneh to wear such an adornment. Reb Yishmael's wife requested a similar piece of jewelry and was told that her accomplishments did not compare to those of Rabi Akiva's wife.<sup>27</sup> This may give us some insight into why this question was asked of Rabi Akiva and also as to why he did not respond.

ח שְלשָה דְבַרִים אָמַר רַבִּי עֲקִיבָא, עַלשְנַיִם הוֹדוּ לוֹ וְעַל אֵחָד לֹא הוֹדוּ לוֹ. עַל

הן כל באי עולם: נודרין ומניחין ואינן יודעין למי הן מניחין."

תוספתא עדויות פ"א (25)

ירושלמי שבת פ"ו (27)

ירושלמי שבת פי"ד: "מה החולדה הזאת (26) גוררת ומנחת ואינה יודעת למי היא מנחת, כך

סַנְדָּל שֶׁל סַיָּדִים, שֶהוֹא טְמֵא מִדְרָס. וְעֵל שְׁיָרֵי תַנּוּר אַרְבָּעָה. שֶׁהִיוּ אוֹמְרִים שְׁלֹשָׁה. וְהוֹדוּ לוֹ. וְעֵל אֶחָד לֹא הוֹדוּ לוֹ, עֵל כְּפֵא שֶׁנִּמְלוּ שְׁנַיִם מֵחִפּּוּיִיו זֶה בְּצַד זֶה, שֶׁרַבִּי עֻקִיבָא מְטַמֵּא וַחֲכָמִים מְטַהַרִין:

ם הוא הָיָה אוֹמֵר, הָאָב זוֹכֶה לַבֵּלְ, בַּנּוֹי, וּבַכּּחַ, וּבָעשֶׁר, וּבַחָבְמָה, וּבַשָּנִים, וּבְמִסְפַּר הַדּוֹרוֹת לְפָנָיו וְהוּא הַקֵּץ, שֶׁנָּאֲמֵר (ישעיה מא) לְרֵא הַדּרוֹת מֵראש, אַף עֵל פִּי שֶׁנָּאֲמֵר (בראשית מו) וַעַבְדוּם וְעַנּוּ אֹתָם אַרְבַּע מֵאוֹת שָנָה, וְנָאֲמֵר (שם) וְדוֹר רְבִיעִי אַרְבַּע מֵאוֹת שָנָה, וְנָאֲמֵר (שם) וְדוֹר רְבִיעִי יַשוּבוּ הַנַּה:

In this Mishna, Rabi Akiva tells us of the assets that a son receives from his father. Rabi Akiva himself was passed over for the position of leadership in Yavneh because he did not have distinguished ancestry. Elsewhere, Rabi Akiva taught the importance of what a son can do for his father. The Beraisa tells of a dead man, whom Rabi Akiva came across and took pity on. Rabi Akiva found the man's son and taught him Torah so that he would be able to give merit to his father and remove him from Gehennom.<sup>28</sup>

כלה רבתי (28)

י אַף הוא הָיָה אוֹמֵר חֲמִשָּה דְבָרִים שֶׁלּ
שְׁנֵים עֻשָּר חֹדֶש. מִשְׁפַּט דּוֹר הַמַּבּוּל, שְנֵים
עֻשָּׁר חֹדֶש. מִשְׁפַּט דּוֹר הַמַּבּוּל, שְנֵים
עֻשָּׁר חֹדֶש. מִשְׁפַּט אִיוֹב, שְנֵים עֲשָׂר חֹדֶש. מִשְׁפַּט
מִשְׁפַּט הַמִּצְרִיִּים, שְׁנֵים עֲשָׂר חֹדֶש. מִשְׁפַּט
גוֹג וֹמָגוֹג לֻעַתִיד לָבוֹא, שְׁנֵים עֲשָׂר חֹדֶש.
מִשְׁפַּט רְשָׁעִים בְּנֵיהִנָּם, שְׁנֵים עֲשָׂר חֹדֶש,
שֶׁנְּאֲמַר (ישעיה סו) וְהָיָה מִדֵּי חֹדֶש בְּחִדְשוֹ.
רַבִּי יוֹחָנָן בָּן נוֹרִי אוֹמֵר, מִן הַבָּּסַח וְעַד
הָעֵצְרֵת, שֵׁנַּאֵמֵר וּמִדִּי שַׁבָּת בִּשַׂבַּתוֹ:

Every point in the year has unique significance. Each year we cycle through these points and mark the times of joy, sorrow, mercy, and judgement. The war of Gog and Magog, the fate of an evil person in Gehenom, the destruction of the Mabul, and the suffering of the Egyptians and of Iyov all need (or needed) to touch upon every single point in the year.

א כָל הַמְשַמְּאִין בָּאהֶל שֶנֶחְלְקוּ וְהַכְנִיסְן לְתוֹךְ הַבַּיִת, רַבִּי דוֹסָא בֶן הַרְבִּינַם מְטַהֵר וַחַכַמִים מִמַמִּאָין. כֵּיצַד, הַנּוֹגֵעַ בִּכְשָׁגֵי ַחֲצָאֵי זֵיתִים מָן הַנְּבֵלָה אוֹ נוֹשְּׂאָן, וּבַמֵּת, הַנּוֹנֵעַ כִּכַחַצִי זֵית (וּמַאֵהִיל עַל כַּחַצִי זַיִת אוֹ נוֹגֵעַ בָּכַחֲצִי זַיִת) וְכַחֲצִי זַיִת מַאֲהִיל עַלַיוּ, וּמַאָּהִיל עַל כִּשְׁנֵי חַצַאֵי זֵיתִים, וּמַאֲהִיל עַל כַּחֲצִי זַיִּת וְכַחֲצִי זַיִּת מַאֲהִיל עַלַיוּ, רַבִּי דוֹסַא בֵּן הַרְבִּינַם מִשַּהֵר וַחַכָּמִים מְטַמְּאִין. אֲבָל הַנּוֹגֵעַ בְּכַחֲצִי זַיִּת וְדָבָר אַהַיל עָלָיו וָעַל כַּחֲצִי זַיִת (אוֹ מַאֲהִיל עַל כַּחַצִי זַיַת וְדַבַר אַחֶר מַאֱחִיל עַלַיו וְעַל בַּחַצִי זַיִת), מַהוֹר. אַמַר רַבִּי מֵאִיר, אַף בַּזָה רַבִּי דוֹסַא מִשַּהֶר וַחֲכַמִים מִשַּמִּאִין. הַכּּל שָׁמֵא, חוץ מָן הַמַנָּע עָם הַמַּשָּׁא וָהַמַּשָּׁא עם הָאהֵל. זַה הַכִּלָל, כֹּל שַהוּא מִשֵּׁם אַחָד, טָמָא. מִשְּנֵי שֵׁמוֹת, טָהוֹר: Reb Dosa ben Hirkanus is not generally cited in the Mishna. Even when he is cited the Halacha does not follow him. In keeping with the theme of Eduyos, this Perek begins by recording the minority view of Reb Dosa.<sup>29</sup>

ב אכֶל פָּרוּד, אֵינוֹ מִצְטְרֵף, דְּבְרֵי רַבִּי דוֹסָא בֶּן הַרְבִּינַס. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, מִצְטְרֵף. מְחַלְּלִין מַגְעשֵׁר שֵׁנִי עֵל אֲסִימוֹן, דְּבְרֵי רַבִּי דוֹסָא. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, אֵין מְחַלְּלִין. מַמְבִּילִין יָדִים לַחַפָּאת, דְּבְרֵי רַבִּי דוֹסָא. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, אִם נִמְמְאוּ יָדָיו, נִמְמָא נוֹחַכָמִים אוֹמְרִים, אִם נִמְמְאוּ יָדָיו, נִמְמָא גוֹפוֹ:

The hands often represent the purity or impurity of the entire body. At night our entire body experiences 1/60 of death and becomes impure. This impurity is removed by simply washing our hands in the morning.

ג מְעֵי אֲבַפִּיחַ וּקְנִיבַת יָרָק שֶׁל תְּרוּמָה, רַבִּי דוֹסָא מַתִּיר לַזָּרִים, וַחֲכָמִים אוֹסְרִין. חָמֵש רְחֵלוֹת גְּזוּזוֹת מָנֶה מָנֶה וּפְרַם, חַיָּבוֹת בְּרֵאשִית הַגֵּז, דְּבְרֵי רַבִּי דוֹסָא. וַחֲכָמִים אוֹמָרִים, חַמֵּש רְחֵלוֹת כַּל שֶׁהֶן:

נינהו תני להו הכא כי היכי דלא אתו תנאי למנשיינהו ומילי דר' דוסא קיימי נינהו ומשום דלא לינשיינהו תני להו."

ר"ש סיריליו (מובא במלאכת שלמה ריש (29) פ"ב): "ואפסיק בפ' כל המטמאין במילתיה דר' דוסא דדמו נמי לקולי ב"ש דאורחייהו דב"ש לאחמורי ומשום דמילי דמקילי הפך שימתם קיימי

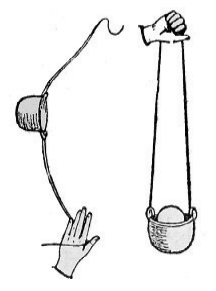
ד כָּל הַחוֹצָלוֹת מְמֵאוֹת מְמֵא מֵת, דְּבְרֵי רַבִּי דוֹסָא. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, מִדְרָם. כָּל הַקְּלִיעוֹת מְהוֹרוֹת, חוּץ מִשֶּׁל גַּלְגִּילוֹן, דְּבְרֵי רַבִּי דוֹסָא. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, כָּלָּם מְמֵאוֹת, חוּץ מִשֶּׁל צַּמָּרִים:

ת הַפֶּלֵע שֶבֵּית קבּוּל שֶׁלָּה אָרוּג, מְמֵאָה. וְשֶׁל עוֹר, רַבִּי דוֹסָא בֶּן הַרְבִּינַם מְמַהֵּר וַחֲכָמִים מְמַמְּאִין. נִפְּסַק בֵּית אֶצְבַּע שֶׁלָּה, מְחוֹרָה. בֵּית הַפָּקִיעַ שֶׁלָּה, מְמֵאָה:

The instrument discussed in this is a sling (קלע). A sling is a projectile

weapon typically used to throw a stone. It has a small cradle or pouch (בית קיבול) in the middle of two lengths of cord. The stone is placed in the pouch, and both cords are held in the hand. As the sling is swung, the pouch is pulled away with a flick of the wrist at the precise moment. The projectile flies on a tangent to the circle made by the pouch's rotation.

The pouch at the center of the sling is constructed by making a wide braid from the



same material as the cords (ארוג) or by inserting a piece of a different material such as leather (עור). The cradle folds around the projectile.

At the end of one cord, a finger-loop is formed (בית אצבעי). This cord is called the retention cord. At the end of the other cord it is common practice to form a knot. This cord is called the release cord. The release cord is held between the finger and the thumb to be released at just the right moment. The release cord may have a complex braid (בית הפקיע) to add bulk to the end. This makes the knot easier to hold and the extra weight allows the loose end of a discharged sling to be recovered with a flick of the wrist. 30

ו הַשְּבוּיָה אוֹכֶלֶת בַּתְּרוּמָה, דְּבְרֵי רַבִּי דוֹסָא. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, יֵשׁ שְבוּיָה אוֹכֶלֶת וְיֵשׁ שְבוּיָה שָׁאֵינָה אוֹכֶלֶת. כֵּיצִד, הָאִשָּׁה שֶׁאָמְרָה נִשְׁבֵּיתִי וּמְחוֹרָה אָנִי, אוֹכֶלֶת, שֶׁאָמְרָה נָשְׁבִּיתִי וּמְחוֹרָה אָנִי, אוֹכֶלֶת, שָׁהַפָּה שֶׁאָסַר הוּא הַפֶּה שֶׁהִתִּיר) וְאָם יֵש עֵדִים שֶׁנִּשְׁבֵּית, וְהִיא אוֹכֶלֶת מְחוֹרָה אָנִי, אֵינָה אוֹכֶלֶת:

The Gemara in Kesuvos tells the story of the two daughters of Shmuel who were kidnapped. Before their kidnapping became common knowledge they persuaded their kidnappers to allow them to appear before a Beis Din. By testifying to their status before any independent witnesses arrived they had

ויקיפידיא (30)

the ability to testify that they had remained pure. Based on the concepts in this Mishna they were believed.<sup>31</sup>

ז אַרְבָּעָה סְפַּקוֹת רַבִּי יְהוֹשֻעַ מְטַמֵּא,
וְחַכָּמִים מְטַהֲרִין. כֵּיצַד, הַשָּמֵא עוֹמֵד
וְהַשָּׁהוֹר עוֹמֵר וְהַשָּׁמֵא עוֹמֵר,
וְהַשָּׁהוֹר עוֹמֵר וְהַשָּׁמֵא עוֹמֵר,
טְמְאָה בִּרְשוּת הַיָּחִיד וְטָהֲרָה בִּרְשוּת
הָרַבִּים, טְמֵּק נָגַע סְפֵּק לֹא נָגַע,
בְּרְשוּת הָרַבִּים, סְפֵּק נָגַע סְפֵּק לֹא נָגַע,
סְפֵּק הָאֲהִיל סְפֵּק לֹא הָאֱהִיל, סְפֵּק הֹסִים
סְפֵּק לֹא הַסִים, רַבִּי יְהוֹשֵעַ מְטַמֵּא, וַחֲכָמִים
סְפֵּק לֹא הַסִים, רַבִּי יְהוֹשֵעַ מְטַמֵּא, וַחֲכָמִים
מְטַהֲּרִין:

The Chachamim ruled that in cases of doubt we assume purity. This is based on the verses regarding the Sotah. A Sotah is only assumed to be impure because she was discovered in a private domain in the presence of a knowledgeable human being.

ד שְּלשָה דְבָרִים רַבִּי צָדוֹק מְטַמֵּא, וַחֲכָמִים מְטַהֲרִין. מַסְמֵר הַשֻּלְחָנִי, וְאָרוֹן שֶׁל נָּרוֹסוֹת, וּמַסְמֵר שֶׁל אֶבֶן שָׁעוֹת, רַבִּי צָדוֹק מִטַמָּא וַחֵבַמִים מִטַהַרִין:

(31) כתובות כג.

Rav Tzadok was the source of the Mishna in Avos that a person may not use the Torah as a spade with which to dig<sup>32</sup>. He was referring to people who earn a livelihood with the Torah. One might argue that the abstract connection between the Torah and the money earned is much less demeaning than actually 'using the Torah as a spade with which to dig'. In this Mishna, Rav Tzadok asserts once again that even an object which is used only indirectly, like the nail of a sundial, is a functioning vessel and susceptible to impurity. The Chachomim argue that indirect use of a vessel does not render it a vessel.

ם אַרְבָּעָה דְבָרִים רַבָּן נַּמְלִיאֵל מְטַמֵּא,

וַחֲכָמִים מְטַהֲרִין, כָּסוּי טָנִי שֶׁל מַתָּכוֹת שֶׁל

בְּעֵלֵי בָתִּים, וּתְלוּי הַמַּוְרֵדוֹת, וְנָלְמֵי כְלֵי מַתָּכוֹת, וְטַבְלָא שֶׁנָּחְלְמָה לִשְׁנָים, וּמוֹדִים תַּכְמִים לְרַבָּן נַמְלִיאֵל, בְּטַבְלָא שֶׁנָּחְלְמָה לִשְנֵים, אֶחָד נָּדוֹל וְאֶחָד מָטָן, הַנָּדוֹל טָמֵא וְהַקָּטָן טָהוֹר:

The author of this Mishna was Rabban Gamliel II, who was younger than Rav Tzadok.

י שְלשָה דְבָרִים רַבָּן גַּמְלִיאֵל מַחְמִיר כְּדִבְרֵי בִית שַׁמַאי. אֵין מוֹמְנִין אָת הַחַמִּין מִיּוֹם

(32) אבות ד:ד

מוֹב לַשַּבָּת, וְאֵין זוֹקְפִּין אֶת הַמְּנוֹרָה בְּיוֹם מוֹב, וְאֵין אוֹפִין פִּתִּין גְּרִיצִין אֶלָּא רְקִיקִין, אָמַר רַבָּן גַּמְלִיאֵל, מִימֵיהֶן שֶׁל בִּית אַבָּא לֹא הָיָה אוֹפִין פִתִּין גְּרִיצִין אֶלָא רְקִיקִין, לֹא הָיָה אוֹפִין פִתִּין גְּרִיצִין אֶלָא רְקִיקִין, אָמְרוּ לוֹ, מַה נַּגַעשֶׁה לְבֵית אָבִיך שֶׁהִיוּ מַחְמִירִין עַל עַצְמָן וּמְקּלִין עַל יִשְׁרָאֵל מַחְמִירִין עַל עַצְמָן וּמְקּלִין עַל יִשְׁרָאֵל לְהִיוֹת אוֹפִין פִּתִּין נְּרִיצִין וַחֹרִי:

The discussion here focuses on the treatment of Yom Tov and the differences between the family of the Nasi and the general populace, regarding these customs.

It is possible that the suggestion of the Chachamim in arguing with Rabban Gamliel's Eidus was that Raban Gamliel was unfamiliar with the exact customs of his ancestors, as he was very young when his father passed away.<sup>33</sup>

Rabban Gamliel once gave Mussar to Rabi Akiva on the very subject of our Mishna: On a trip to Rome, Rabi Akiva repaired a Menorah that had fallen. Rabban Gamliel asked Rabi Akiva why he was exposing himself to an action which was subject to Machlokes. Rabi Akiva's response was: "You yourself have taught us that the halacha is accordance with the majority. You may prohibit fixing the Menorah, but others permit it." 34

מאמר חיקור הדין ב:כב, מובא במשניות יד (34) תוספתא ביצה פ"ב (33) אברהם (ארטסקרל)

יא אַף הוּא אָמַר שְלשָה דְבָרִים לְהָקֵל. מְכַבְּדִין בֵּין הַמִּמוֹת, וּמַנִּיחִין אֶת הַפָּזְּמָר בְּיוֹם מוֹב, וְעוֹשִׁים נְּדִי מְקֻלֶּם בְּלֵילֵי פְּסָחִים. וַחֲכָמִים אוֹסְרִים:

The Tosefta relates that in the house of Rabban Gamliel they had the practice of cleaning between the couches and burning Mugmar on Yom Tov.<sup>35</sup>

The issue with Mugmar is that it was not considered a necessity (Sha've Lechol Nefesh). It is possible that in the house of the Nasi these amenities were more common.

יב שְּלשָה דְבָרִים רַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן עַזְרְיָה מַתִּיר, וַחֲבָמִים אוֹסְרִין, פָּרָתוֹ יוֹצְאָה בִּרְצוּעָה שָבֵּין קַרְנִיה, וּמְקּרְדִין אֶת הַבְּהַמָּה בִּיוֹם מוֹב, וְשוֹחֲקִין אֶת הַפִּלְפְּלִין בָּרַחַיִם שֶּׁלָהֶן, רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, אֵין מְקָרְדִין אֶת הַבְּּלְפְלִין בָּרַחִים שֵּׁלָה, רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, אֵין מְקָרְדִין אֶת הַבְּּהַמָּה בְּיוֹם מוֹב, מִפְנֵי שֶׁהוּא עוֹשֶׂה הַבְּּוֹם מוֹב, מִפְנֵי שֶׁהוּא עוֹשֶׂה חַבּוּרָה, אֲבָל מְקַרְצְפִין. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, אֵין מִקּרְדִין אַף לֹא מִקּרְצְפִין:

תוספתא ביצה פ"ב (35)

The sages criticized Reb Elazar because he allowed his cow to go out on Shabbos with a ribbon between her horns. The Gemara clarifies that it was not Reb Elazar's own cow but that of his neighbor. Nonetheless, Reb Elazar was criticized for not rebuking his neighbor.<sup>36</sup>

In the case of Kirud as well, Reb Elazar eventually conceded to the Chochamim.<sup>37</sup>

## פרק ד

א אֵלוּ דְבָרִים מִקּלֵּי בֵּית שַׁמַּאי וּמֵחְמְרֵי בֵּית הָלֵּל. בֵּיצָה שֶׁנּוֹלְדָה בְיוֹם מוֹב, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, תֵּאָבֵל. ובֵית הְלֵּל אוֹמְרִים, לא תַאָבֵל. בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, שְׁאוֹר בְּבַזַּיִת וְחָמֵץ בְּבַכּוֹתֶבֶת. וּבֵית הְלֵּל אוֹמְרִים, זֶה וָזֶה בְּבַזִּית:

Having established at the beginning of the Masechta that the paradigm for Machlokes is that of Hillel and Shammai, the Mishna continues to examine these arguments and continues to focus on the unusual instances. In this Perek we focus on those cases in which Beis Shammai is lenient and Beis Hillel is stringent.

ב (בְּהֵמָה שֶׁנּוֹלְדָה בְיוֹם מוֹב, הַכּּל מוֹדִים שָּׁהִיא מֶתֶּרֶת. וְאֶפְרוֹחַ שֶּיָצָא מִן הַבֵּיצָה, הַכּּל מוֹדִים שֶׁהוּא אָסוּר). הַשּוֹחֵט חַיָּה וְעוֹף הַכּּל מוֹדִים שֶׁהוּא אָסוּר). הַשּוֹחֵט חַיָּה וְעוֹף בְּיוֹם מוֹב, בֵּית שַׁמַאי אוֹמְרִים, יַחְפּוֹר בַדֶּקֶר וִיכַסֶּה. וֹבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, לֹא יִשְׁחוֹט אֶלָּא אִם בֵּן הָיָה לוֹ עָפָר מוּכָן. וּמוֹדִים שֶׁאִם שָׁחִט, שֶׁיַּחְפּוֹר בַּדֶּקֶר וִיכַסֶּה. שֶׁאֵפֶר כִּירָה מוּכן הוּא:

ג פֵּית שַּמַּאי אוֹמְרִים, הֶבְּקֵר לָעֻנְיִּים הֶבְּקֵר. עֲד שֻׁיָּבְקַר וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, אֵינוֹ הֶבְקֵר, עֵד שֶׁיָבְקַר אַף לָעֲשִירִים כַּשְּׁמִפָּה. כָּל עֲמְבִי הַשָּׁדָה שֶׁל כַּב קַב, וְאֶחָד שֶׁל אַרְבָּעָה קַבִּין וּשְׁכָחוֹ, פֵית שַׁמַאי אוֹמְרִים, אֵינוֹ שִׁכְחָה. ובִית הִלֵּל אוֹמְרִים, שָׁכִּחָה:

It is possible that Beis Shammai and Beis Hillel are arguing about the nature of Hefker. According to Beis Shammai, there is no such thing as Hefker - the owner is simply giving a gift to the entire world. If he wishes to limit his gift - that is his right. According to Beis Hillel, Hefker is a new status of ownerlessness. Its recipients cannot be limited - it is either completely ownerless or it is not Hefker at all.

Reb Yishmael was once taken advantage of by a passerby. In the course of their dialogue, Reb Yishmael bought the man's sticks and made them Hefker. The man proceeded to reacquire it for himself. Reb Yishmael responded by making the bundle Hefker for everyone but it's former owner. The Gemara explains that Reb Yishmael knew that the Halacha was in accordance with Beis Hillel, but used an ineffective Hefker as a way of persuading the passerby to move on.<sup>38</sup>

(38) בבא מציעא לי

ד הָעֶמֶר שֶהוּא סָמוּךְ לַגָּפָה וְלַגָּדִישׁ וְלַבָּקָר וְלַבֵּלִים וּשְׁכָחוֹ, בֵּית שַמֵּאי אוֹמְרִים, אֵינוֹ שִׁכְחָה. וּבֵית הָלֵל אוֹמְרִים, שִׁכְחָה:

ת כֶּרֶם רְבָעִי, בֵּית שַׁמַּזּאי אוֹמְרִים, אֵין לוֹ חֹמֶשׁ וְאֵין לוֹ בִעוּר. וּבֵית הָלֵּל אוֹמְרִים, יֶשׁ לוֹ (חֹמֶשׁ וְיֶשׁ לוֹ) בְעוּר. בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, יש לוֹ פֶּרֶם וְיֶשׁ לוֹ עוֹלֵלוֹת, וְהָעֻנִיִּים פּוֹדִים לְעַצְמָן. וּבֵית הָלֵּל אוֹמְרִים, כָּלוֹ לַנָּת:

ו חָבִית שֶׁל זֵיתִים מְגֻלְּגָּלִים, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, אֵינוֹ צָרִיךְ לְנַמָּב. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, צָרִיךְ לְנַמָּב. וּמוֹדִים, שֶׁאִם נִקְּבָה וֹסְתְמוּה שְׁמָרִים, שֶׁהִיא מְחוֹרָה. הַסָּךְ וְּסְתָמוּה שְׁמָרִים, שֶׁהִיא מְחוֹרָה. הַסָּךְ בְּשֶׁמֶוֹ מָחוֹר וְנִטְמָא, יָרַד וְטָבַל, בֵּית שַׁמַאי בְּשֶׁמִוֹ מָחוֹר וְנִטְמָא, יָרַד וְטָבַל, בֵּית שַׁמַאי אוֹמְרִים, אַף עֵל פִּי שֶׁהוּא מְנַמֵּף, טְהוֹר. וּבִית הַלֵּל אוֹמְרִים, בְּדִי סִיבַת אֵבֶר קַטָּן. וּבִית שַׁמַאי מִהְּחִלְּתוֹ, בֵּית שַׁמַאי אוֹמְרִים, בְּדִי סִיבַת אֵבֶר קַטָּן. וּבִית הַלֵּל אוֹמְרִים, כִּדִי סִיבַת אֵבֶר קַטָּן. וּבִית הַלֵּל אוֹמְרִים, מִשְׁקֶּה מוֹפַחַ. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר מִשְׁקָה מוֹפַחַ. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר מִשְׁלָה מוֹפַחַ. בִית הַלָּל, מוֹפַחַ וּמַמִפִּיח:

The olives in our Mishna were salted and placed in a cask for the purpose of pickling<sup>39</sup>. Any oil that mixes with the salt stunts the pickling process<sup>40</sup>. Since the oil is not wanted, it should not make the olives susceptible to Tumah. Even so, Beis Hillel requires the action of drilling a hole in the cask to show that the oil is unwanted.

Rabi Yochanan Hachorani was a student of Shammai, yet he was particular to clarify whether or not a hole had been made in the bottom of the cask of olives from which he was eating. The Gemara discusses whether he always followed Beis Hillel, or only in this case.<sup>41</sup>

ז הָאִשָּה מִתְּפַדָּשֶׁת בְּדִינָר וּבְשָׁנָה דִינָר, בִּית שַׁמַּאי. וּבֵית הִלֵּל אוֹמְרִים, בְּבְרוּטָה וּבְשָׁנֶה בְּרוּטָה וְבַשָּׁה הִיא פְרוּטָה, בְּבְּרוּטָה וּבְשָׁנֶה בְּאִפָּר הָאִיטֵלְקִי. בֵּית שַׁמַּאי אָרְיִם, פּוֹטֵר הוּא אֶת אִשְׁתוֹ בְּנֵט יָשָּן, אוֹמְרִים, פּוֹטֵר הוּא אֶת אִשְׁתוֹ בְּנֵט יָשָּן, כֹּל אוֹמְרִים, עַמָּה אַחַר שֶׁבְּתָבוֹ לָה. הַמְנָבֵר שָׁנְּתְיַחַד עָמָה אַחַר שֶׁבְּתָבוֹ לָה. הַמְנָבֵר שָׁנִית שַׁמַּאי אֶבְרִיכָה עְמוֹ בַפְּנְדְּקִי, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, אֵינָה צְרִיכָה מִמֶּנוּ נֵּט שֵׁנִי. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, צְרִיכָה מִמֶּנוּ נֵּט שֵׁנִי. וּבִית הַלָּל אוֹמְרִים, צְרִיכָה מִמֶּנוּ נֵּט שֵׁנִי. אֵימָתִי, הְלֵּל אוֹמְרִים, צְרִיכָה מִן הַנְּשׁוּאִין. אֲבָל אִם בְּוֹמֵן שֶׁנְתְנְּרְשָׁה מִן הַנְּשׁוּאִין. אֲבָל אִם בִּוֹמֵן שֶׁנְתְנְּרְשָׁה מִן הַנְּשׁוּאִין. אֲבָל אִם

יבמות מ"ו: (41) יבמות מ"ו:

משנה ברורה סי' שכא סקי"ד (40)

נְתְנָּרְשָׁה מִן הָאֵרוּסִין, אֵינָהּ צְרִיכָה מִמֶּנוּ גַּם שֵׁנִי, מִפָּנֵי שֵאֵין לְבּוֹ גַּם בָּה:

ח בֵּית שַׁמַּאי מַתִּירִין אֶת הַצְּרוֹת לָצַחִים, וּבֵית הַלֵּל אוֹסְרִין. חָלְצוּ, בֵּית שַׁמַאי פּוֹסְלִין מִן הַכְּהָנָּה, וּבִית הַלֵּל מַכְשִירִין. נִתְיַבָּמוּ, מִן הַכְּהָנָה, וּבִית הַלֵּל מַכְשִירִין. נִתְיַבָּמוּ, בִּית שַׁמַאי מַכְשִירִין, וּבִית הַלֵּל פּוֹסְלִין. וְאַלּוּ פִּוֹסְלִין וְאֵלּוּ מַכְשִירִין, לֹא עַל פִּי שָׁאֵלּוּ פּוֹסְלִין וְאֵלּוּ מַכְשִירִין, לֹא נִמְיִם מִבֵּית הַלֵּל, נִמְנְשָׁא נָשִים מִבֵּית הַלֵּל, וְלֹא בֵית הַלֵּל מִלְשָׁא נָשִים מִבֵּית שַׁמַאי. וְלֹא בִית הַלֵּל מִלְּשָׁא נָשִים מִבֵּית שַׁמַאי. וְבָל הַמְּהָרוֹת וְהַשָּׁמְאוֹת שֶׁהִיוּ אֵלּוּ מְטְבְּרִין וְהַשָּׁמְאוֹת שָׁהִיוּ אֵלּוּ מְטְבְּהִרין וְהַשָּׁמְאוֹת שָׁהִיוּ אֵלּוּ מְטְבְּהִרין מִוֹּשִׁים מִבְּית עוֹשִּים מִבּית עוֹשִׁים מִבְּיתוֹת עוֹשִּים מִבְּרוֹת עוֹשִׁים מִבְּרוֹת עוֹשִׁים מִבְּרוֹת עוֹשִׁים מִבְּרוֹת עוֹשִים מִבְּרוֹת אֵלוּ נֵל נַב אֵלוּי.

The Gemara explains that neither Beis Shammai nor Beis Hillel were willing to marry someone who had been permitted only according to the views of the other party. The idea of our Mishna is that the two groups trusted one another to inform them of any people of questionable status<sup>42</sup>.

ם שְלשָה אַחִים, שְנַיִם מֵהֶם נְשׂוּאִים לְשְׁתֵּי אַחַיוֹת וָאֵחַד מִפְנָה, מֵת אֵחַד מִבַּעֵלֵי

יבמות יד. (42)

אָּחָיוֹת וְעָשָּׁה כָהּ כֻּפְּנֶה מַאֲּמָר וְאַחַר כָּךְּ מֵת אָחִיו הַשֵּׁנִי, כֵּית שַּׁמַאי אוֹמְרִים, אִשְּׁתּוֹ עְמוֹ, וְהַלָּה תֵּצֵא מְשוּם אֲחוֹת אִשָּה. וּכֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, מוֹצִיא אֶת אִשְׁתּוֹ בְּנֵם וְחַלִּיצָה, וְאֶת אֵשֶׁת אָחִיו בַּחֲלִיצָה. זוֹ הִיא שַׁאָמְרוּ, אִי לוֹ עַל אִשְׁתּוֹ וְאִי לוֹ עַל אֵשֶׁת אַחִיו:

י הַמַּדִּיר אֶת אִשְׁתּוֹ מִתַּשְּׁמִישׁ הַמְּשָּׁה, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, שְׁתֵּי שַׁבָּתוֹת. וּבֵית הְלֵּל אוֹמְרִים, שַׁבָּת אֶחָת. הַמַּפֶּלֶת לְאוֹר שְׁמוֹנִים וְאֶחָד, בֵּית שַׁמַאי פּוֹמְרִין מִן הַקְּרְבָּן, ובִית הְלֵּל מְחַיְּכִין. סָדִין בְּצִיצִית, בֵּית שַׁמַאי פּוֹמְרִין, וּבֵית הְלֵּל מְחַיְּכִים. בַּלְבָּלַת הַשַּׁבָּת, בֵּית שַׁמַאי פּוֹמְרִין, וּבֵית הַלֹל מְחַיְּכִין, וּבִית

יא מִי שֶׁנָדַר נְזִיוּת מֶרְבָּה וְהִשְׁלִים נְזִירוּתוֹ, וְאַחַר כָּךְ בָּא לָאָרֶץ, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, נָזִיר שְׁלִשִׁים יוֹם. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, נָזִיר בַּתִּחַלָּה. מִי שֶׁהַיוּ שְׁתֵּי כְּתֵּי עֻדִים מִעִידוֹת אוֹתוֹ, אֵלוּ מְעִידִים שֶנָּדַר שְׁתַּיִם וְאֵלוּ מְעִידִים שֶנָּדַר חָמֵש, בֵּית שַמַּאי אוֹמְרִים, נֶחְלְּכָּה הָעֵדוּת וְאֵין כַּאן נְזִירוּת. וּבֵית הִלּל אוֹמְרִים, יֵשׁ בִּכלָל חָמֵשׁ שְׁתַּיִם, שֶּיִהְיֶה נָזִיר שְׁתַּיִם:

According to Beis Hillel a Nazir who fulfilled his Nezirus for seven years would have to repeat his Nezirus upon arrival in Israel. Beis Shammai required him to repeat only thirty days. Even Beis Hillel agreed that the additional seven years were a penalty and not an actual requirement. The lands outside of Israel were considered to be impure due to unmarked graves and it was irresponsible to accept a Nezirus while there. Beis Hillel gave the vow the status of a vow of Nezirus accepted in a graveyard which is deferred until the person making the vow leaves the graveyard.

This ruling became important in the case of Queen Hileni who vowed that she would fulfill seven years of Nezirus if her son returned safely from war. She fulfilled her vow in Chutz La'aretz. When she later arrived in Eretz Yisroel she was told that she would need to repeat her seven years again.<sup>43</sup> This ruling was referred to as a Hora'ah. Although the term Hora'ah is usually reserved for leniencies (which are more difficult to give)<sup>44</sup>, this ruling may have been referred to as a Hora'ah because of the difficulty of applying a severe penalty to a powerful queen.

 יב אָדָם שֶׁהוּא נָתוּן תַּחַת הַפֶּדֶק, בֵּית שַׁפַּאי אוֹמְרִים, אֵינוֹ מֵבִיא אֶת הַשָּׁמְאָה, וּבֵית הִלֵּל אוֹמְרִים. אָדָם חָלוּל הוּא, וְהַצַּד הָעֶלְיוֹן מֵבִיא אֶת הַפּוּמְאָה:

Do we look at a person as a solid entity or as a life-form with deficiencies and voids? Rav Yehuda taught in the name of Rav that Hashem made voids within us so that men like Chiram would not consider themselves deities. A similar argument between Beis Hillel and Beis Shammai can be found earlier in the seventh mishna of the the first perek.

תם ונשלם, שבח לא-ל בורא עולם